MADRID
ORIGEN
DEL
ROMANICO
CAPITALINO

F. J. Ignacio LOPEZ DE S1LANES VALGARON
Profesor Universidad Auténoma de Madrid

Torre de la iglesia de San Andrés,
reconstruida hacia 2006 después del incendio de 1936.

Se admite que hacia el afio 1083, Madrid fue conquistado a los
musulmanes por los castellanos. Ciento veinte afios después, Ma-
drid contaba con diez parroquias y nuevas murallas que multipli-
caron por cuatro la superficie intramuros de la ciudad y, por tanto,
su poblacion de forma correlativa. Nunca Madrid experiment6 un
crecimiento tan importante como en aquellos siglos del romanico,
y sin embargo es una época desconocida de nuestra ciudad. Vere-
mos los edificios mas antiguos de Madrid que datan de entonces
como las iglesias de San Nicolds, Santa Maria la Antigua o los res-
tos de la muralla romadnica, y recorreremos el esplendor de aquel
Madrid romanico y floreciente, contemplando qué fue de las cons-
trucciones de aquella época o de los intrusos que se instalaron en

ellas, como el retablo de Santa Maria la Antigua, una de las joyas
de Madrid.

Un personaje madrilefio conocido y que podria ilus-
trarnos sobre la vida capitalina del Madrid durante el pe-
riodo romanico podria ser Isidro el Labrador (1082-1172)
o san Isidro, quien ademas de ser una figura legendaria e
historica, fue coetaneo de los tres reyes Alfonsos mas co-
nocidos de la historia castellana (Alfonso VI, Alfonso VII
y Alfonso VIII). Nacié durante el reinado de Alfonso VI,
y contaba con cinco afios cuando dicho rey conquisté Ma-

E
48| Madrid Histérico

drid y Toledo, coincidiendo su infancia y juventud con
los afios en que Madrid creci6 fruto del asentamiento de
colonos nortefios, creandose la base del Madrid romanico
y medieval. Fue labrador y vivio adscrito a la tierra y a sus
propietarios, la familia Vargas, aunque la historia habla de
él como «hombre libre y de buenas costumbresy, su vida
y milagros estuvieron relacionados con alguna de las igle-
sias romanicas que todavia pueden visitarse en Madrid.




Sus ojos debieron contemplar como
se transformd aquel Madrid de la con-
quista encerrado en la almudena (ciudad
amurallada en un alto), en la ciudad que
multiplicd su superficie por cinco, cuando
se levantaron las murallas cristianas que
unieron la plaza de la Opera con Capita-
nia General pasando a la altura de la pla-
za de la Villa. Aquel Madrid tuvo un alto
nivel de inmigracién, mayor incluso que
el de los afios sesenta de la pasada centu-
ria, donde los nuevos madrilefios, ya cris-
tianos, lo modelaron y renovaron con sus
iglesias nuevas, o transformando las viejas
mezquitas en iglesias, y sobre todo, con
la nueva muralla. Pero esta ciudad con un
crecimiento tan importante no perdio su
caracter fronterizo, siendo épico el ataque
del afio 1110 de los almoravides, cuando
los madrilefios se ganaron el mote de «ga-
tos», por la forma en que defendieron la
ciudad, moviéndose por las murallas con
agilidad felina. No era para menos, ya que
la vida les iba en ello, y el peligro lo tu-
vieron al menos hasta 1139, cuando el rey
Alfonso VII tomo el castillo de Colmenar
de Oreja, la ultima fortaleza sarracena en
tierras madrilefias. A pesar de esto, las tie-
rras madrilefias continuaron en litigio mas
alla de la muerte de Isidro, hasta el afio
1212, hasta que la victoria en Las Navas
de Tolosa trasladd la contienda a las tierras
del Guadalquivir.

Isidro debi6 formar parte de la clase mas
numerosa de su tiempo en Madrid, como
hombre adscrito a la tierra, y que en su caso
sirvi6 a la familia Vargas y, por tanto, vi-
vi6 en las proximidades de su casa, en una
finca comprendida entre la plaza de la Paja
y la puerta de San Andrés. Isidro vivid en
este lugar antes de que se asentaran alli los
mudéjares traidos del Guadalquivir, antes
de que su barrio se convirtiera en el barrio
moro madrilefio, junto a aquella puerta que
lleg6 a llamarse puerta de Moros.

EVOLUCION DEL CONJUNTO

Iglesia medieval

La iglesia de San Andrés aparece
mencionada en el Fuero de 1202.
Probablemente fuera mudéjar. El
presbiterio era poligonal cubierto por
una bdveda de cruceria. Estaba
orientada al Este, como todas las de
su época.

1518-1535

En 1535 finalizd la construccion de la
capilla del Obispo, adosada a la iglesia
de San Andrés. Tras los derribos de

las casas colindantes en los afios 70-
80 del siglo xx, quedo al descubierto
el abside gdtico semicircular con sus
contrafuertes

1657-1669

En 1669 se construyd la Capilla de
San Isidro en la iglesia de San Andrés
para albergar el cuerpo del santo, por
lo que cambid la orientacion de la
iglesia: en lo que fue los pies del
templo se colocd la cabecera. Destaca
su cupula encamonada de pizarra
rematada con una linterna.

1936 - Estado actual

Tanto la iglesia de San Andrés como
la Capilla de San Isidro fueron
incendiadas en 1936, quedando tan
solo las fachadas exteriores. La Capilla
del Obispo se salvé por estar tapiada
su comunicacion. De la iglesia de San
Andrés tan solo subsiste la torre y el
antiguo cuerpo de la misma que hoy
es la casa rectoral.

Capilla del

Iglesia de San
Andrés

Capilla del
Obispo _

Iglesia de San
Andrés

Obispo

Iglesia de San
Andrés

San Isidro

Capilla del

©\ Dependencias
Parroquiales

San Andrés

Capilla de
San Isidro

Evolucion de la planta de la iglesia de San Andrés.
(Isabel Gea Ortigas, Pedro Lopez Carcelén y José Manuel Castellanos Ofiate:
Madrid, guia visual de arquitectura. Madrid: Ediciones La Libreria, 2013).

Pero de la época en que naci6 Isidro y se conquistd

En vida de Isidro se levant6 la iglesia de San Andrés
junto a la casa de los Vargas, se trataba de una iglesia ro-
manica con una nave dividida en tres tramos y rematada
con un abside, y cuya historia estara determinada por la
personalidad de los hombres y la familia que la vieron
levantar. Efectivamente, en los siglos venideros, la igle-
sia de San Andrés quedara encerrada entre la capilla del
Obispo, es decir, la capilla de los Vargas, y la capilla de
San Isidro con su cupula monumental. Después de ser
quemada la iglesia de San Andrés en los afios de la con-
tienda civil de 1936, fue reconstruida a finales de la déca-
da de los 80, pero una parte de la iglesia pasé a ser casa
rectoral, y solo a comienzos del siglo xx1 fue restaurada la
torre de la antigua iglesia de San Andrés.

Madrid solo tenemos constancia de la existencia de las
murallas de la almudena (ciudad musulmana en alto y
cercada). Es probable que la segunda muralla, la muralla
cristiana, que amplié considerablemente la superficie de
la ciudad de Madrid, fuera construida en vida de Isidro,
cuando la ciudad experimentd un crecimiento demogra-
fico importante.

A pesar de que habia campos de cultivo intramuros, el
grueso de la actividad agricola se hacia extramuros. Ma-
drid tenia varias puertas en las murallas que diariamente
cruzaban los agricultores para cultivar los campos. Ade-
mas de la puerta de San Andrés, junto a la casa de los
Vargas donde habitaba Isidro, las mas importantes fueron
las puertas de la Vega y de Guadalajara.

Madrid Historico | 49



.

Cubo de la muralla cristiana madrilefia, sobre el que se construy6 un
bloque de viviendas (c/ Escalinatas).

La puerta de la Vega era paso obligado cuando se acu-
dia a las huertas de la vega del Manzanares. Estuvo si-
tuada en la cuesta de la Vega, junto a la hornacina que
hoy acoge una estatua de la Virgen de la Almudena. De
acuerdo con la descripcion de Jerénimo de la Quintana,
debid de ser una entrada angosta, cobijada por una fuerte
torre y con dos estancias guarnecidas por una gran hoja
de hierro. Fue derribada a mediados del siglo xv, sien-
do sustituida por otra situada algo
mas arriba que estuvo en pie hasta
1707. Al afio siguiente, se constru-
y6 una tercera puerta compuesta
por un arco central y dos postigos
a los lados, sobre la que se colocd
una imagen de Nuestra Sefiora de
la Almudena, que también fue de-
molida en 1820.

Pero la puerta principal de Ma-
drid fue la puerta de Guadalajara,
situada en la calle Mayor a la al-
tura de la plaza de la Villa (entre
la calle de los Milaneses y la plaza
del Comandante las Morenas). Fue
derribada el afio 1538 por dificultar
el trafico urbano y haber perdido su
caracter defensivo al haber queda-
do dentro de la ciudad. Continuan-
do por la calle Mayor, se llegaba a
la puerta del Sol, que fue la puerta
principal del siguiente recinto de
murallas madrilefio.

50| Madrid Historico

Disponemos de dos reconstrucciones virtuales de la
puerta de Guadalajara. La primera la hizo Agustin Gomez
Iglesias el afio 1951 basandose en documentos del siglo
xvI, resultando una puerta jalonada por dos cubos, mas
un fuerte torreén de base cuadrada al lado norte. Recien-
temente, José Manuel Castellanos Ofiate ha realizado otra
reconstruccion ideal, mostrando su caracter monumental
y defensivo, y con los mismos elementos, dos torres y el
gran torre6n cuadrado que salia de la muralla a modo de
espolon.

El templo principal de Madrid en los afios de Isidro
fue la iglesia de Santa Maria de la Almudena. Cuando
Isidro era adolescente, se transformd de mezquita alha-
ma de Madrid en su iglesia mayor bajo la advocacion
de Santa Maria de la Almudena, y estuvo situada en la
esquina entre las calles Mayor y Bailén. Fue consagra-
da como iglesia tras la conquista de Alfonso VI, reutili-
zando la mezquita aljama de Madrid, ya que su fabrica
no fue renovada hasta bien entrado el siglo xi, cuando
adquiri6 la planta de iglesia medieval de tres naves con
cinco tramos, rematadas por tres absides, rectos los late-
rales y semicircular el central. A poniente presentaba un
coro alto sobre un atrio, al que se accedia por tres arcos.
El claustro de forma trapezoidal se situaba al lado norte
de la iglesia.

Tras la revolucion de septiembre de 1868, la corpora-
cién municipal tomo la decision de derrumbar la iglesia,
ya que interferia con el trazado de la calle de Bailén, lo
que fue llevado a cabo al afio siguiente. De esta forma
desaparecié totalmente el principal templo medieval ma-
drilefio, por lo que sus rastros han de buscarse en los es-
critos y en las excavaciones arqueoldgicas.

En diciembre de 1944, tras las excavaciones realiza-
das en la calle Mayor, se encontraron en la esquina con
la de Bailén mas de cien esqueletos, y frente a Capita-
nia General los restos de una mezquita arabe. En 1998




Puerta de Guadalajara en la muralla de Madrid
(Isabel Gea Ortigas y José Manuel Castellanos Ofiate: Las murallas medievales de Madrid. Madrid: Ediciones La Libreria, 2008).

se encontraron los restos de la cabecera del templo; que
tras su estudio y catalogacion fueron acondicionados
bajo una cubierta de cristal, estando ahora visibles a pie
de calle. En el Museo Arqueologico Regional de Alca-
la de Henares se conservan dos capiteles y un canecillo
del siglo xm, pertenecientes a dicho templo romanico. El
tallado de los capiteles con motivos vegetales y anima-
les, vy de la cornisa de ajedrezados, vincula esta iglesia
madrilefia con el romanico en piedra del norte de la sie-

Reconstruccion ideal de la iglesia de Santa Maria de la Almudena y vista del abside, siglo xm,

seglin José Manuel Castellanos Ofiate.

rra madrilefia. En el Museo de San Isidro se custodia un
sillar de los siglos xu-x1m1, ademas de una maqueta de la
iglesia, tal como fue antes de ser demolida, realizada por
José Monasterio.

Otras iglesias medievales madrilefias como San Juan,
San Nicolas, San Pedro, Santiago y San Miguel de los
Octoes no aparecen en la documentacion historica hasta
el siglo xm1, por lo que no podemos asegurar que fueran
coetaneas de Isidro.



Dos capiteles y una cornisa de ajedrezados procedentes de la iglesia de
Santa Maria de la Almudena. Museo Arqueoldgico Regional de Alcald
de Henares.

Iglesia de Santa Maria la Antigua (antes, de
la Magdalena) en Carabanchel

Segun la tradicion madrilefia, Isidro acudia regular-
mente a cultivar las tierras que poseian los Vargas en Ca-
rabanchel, entonces una villa proxima a Madrid; ademas
Isidro acostumbraba a orar en la iglesia de la Magdalena
en Carabanchel, donde la tradicion situa el milagro del
lobo. Pero cuidado, aunque algunos quieran asegurar que

Santa Maria la Antigua en Carabanchel

52| Madrid Historico

esta iglesia de Santa Maria la Antigua (o de la Magdale-
na) sea la mas antigua de Madrid, no se trata de la iglesia
donde oraba Isidro, sino de la iglesia que la precedié y que
ocup¢ el mismo solar. Efectivamente, la fabrica actual de
la iglesia de Santa Marfa la Antigua en Carabanchel fue
levantada a partir del siglo xmr y san Isidro vivié en los
siglos x1 y xII.

Durante la repoblacion cristiana de las tierras arre-
batadas a los arabes en los siglos x1 y X1 fue comun la
construccion de templos ocupando
las cotas altas del terreno. Ademas
esta iglesia fue el centro de una
poblacién en aquella época, de la
que tras su despoblacion solo ha
sobrevivido la iglesia dedicada
a Santa Maria Magdalena en la
Edad Media, y que ahora es cono-
cida bajo la advocacién de Santa
Maria la Antigua. Baste decir que
nada queda de la imagen roman-
tica trasmitida por la pintura que
Juan de Mieg realizd del paisaje
de la ermita hacia el afio 1820,
mostrando una ermita aislada co-
ronando un ligero otero, destacan-
do en la explanada; Santa Maria
la Antigua, el Unico resto super-
viviente de la poblacién medie-
val que se asentd en ese lugar, es




Portada meridional

ahora la capilla de un pequefio cementerio, rodeada por
edificios, la via del metro y el solar de la antigua carcel
de Carabanchel.

El didcono de San Andrés, Juan Fernandez, narrd entre
los afios 1230y 1275 la vida y milagros de san Isidro, des-
cribiendo «el milagro del lobo» de esta manera: «El baron
de Dios entrd a rezar, como de costumbre, en la iglesia
de Santa Maria Magdalena... en esto sobrevivieron unos
nifios y, nerviosos, le anunciaron: levantese, padre Isidro,
y corra deprisa porque un lobo anda persiguiendo a vues-
tro jumento, antes que le hiera de muerte. Respondio el
barén: id en paz. Hagase la voluntad de Dios. Concluida
la oracidn, sali6 a ver lo que pasaba. Hallo muerto al lobo
y, junto a él, ileso su jumento. Volvio inmediatamente a la
iglesia de Santa Magdalena, para dar gracias a Dios que,
por su misericordia, salva a los hombres y a los jumen-
tos».

Si la actual iglesia de Santa Maria la Antigua fue cons-
truida a comienzos del siglo xim, y san Isidro vivié a fi-
nales del siglo x1 y principios del siglo xi1, se deduce que
existié otro templo anterior al actual dedicado también a
la Magdalena, de la que san Isidro debidé de ser devoto.
Aquel templo debi6 de estar en el centro de una poblacién
situada entre los dos Carabancheles, que ya estaba des-
habitada en la tltima década del siglo xv. El alzado y la
traza de Santa Maria la Antigua en Carabanchel siguieron
los modos en vigor a comienzos del siglo xm y del Co-
mun de Villa y Tierras de Madrid, a la que Carabanchel
pertenecio.

Ventana del abside

El templo consta de cuatro elementos, que enumerados
de occidente a oriente son: la torre, las naves, la sacristia y
el presbiterio, donde conviven construcciones de diferen-
tes épocas, siendo los elementos més antiguos el presbite-
rio y la portada meridional, ambos del siglo xm. El templo
presenta tres puertas, la principal es la meridional que esta
ricamente decorada al modo roméanico en ladrillo o roma-
nico-mudéjar, la frontera en el muro septentrional parece
posterior, mientras que la occidental debid de dar acceso a
otras dependencias y a la torre. En el angulo noroccidental
de la nave existe un pozo medieval, que se relaciona con
la figura y milagros de san Isidro.

El interior del presbiterio esta formado por el abside y el
anteabside separados por un arco fajon de medio punto. El
presbiterio se abre a la nave mediante un triple arco triunfal
apuntado, que arranca del encapitelado simbdlico formado
por ladrillos de perfil de nacela, marcando asi también la
moldura que recorre interiormente todo el abside. El arco
triunfal es polilobulado presentando a la nave central sus
veintiin arquitos. Todo el interior del presbiterio esta reco-
rrido por una moldura de nacela, existiendo otra por deba-
jo de ella formada por un friso de ladrillos en esquinillas,
recorriendo las paredes del tramo recto y del hemiciclo.
Las paredes del tramo recto se decoran con un arco ciego
de medio punto de tres roscas, que en la pared meridional
fue utilizado para dar paso a la sacristia del siglo xviL.

La portada meridional es de medio punto en triple de-
rrame con nueve arquillos en la archivolta media, que
arrancan de molduras de nacela. Se cierra la puerta me-

Madrid Histérico | 53



Vista frontal del presbiterio y del arco triunfal y decoracién en el interior

diante un primer alfiz, que en la parte superior presenta un
friso de esquinillas bajo otro de ladrillos a sardinel. Otro
alfiz exterior cierra el conjunto, haciendo sus molduras
laterales las veces de los contrafuertes de las portadas ro-
ménicas construidas en piedra. Ademas, la parte superior
del alfiz se cierra también como continuacion del tejaroz
meridional, formado por un friso de ladrillos en esquini-
llas sobre el que descansan ladrillos a soga en saledizo.

El 4bside presenta una Unica ventana derramada hacia
el interior, pero que en el exterior es una aspillera con
un arco de ojiva timida, es decir, un arco de herradura
apuntado, presentando la curiosidad de que su clave esta
formada por ladrillos radiales, en contraposicion de las hi-
ladas horizontales utilizadas para formar el resto del arco,
el encapitelado y las jambas de la ventana.

54 ’ Madrid Historico

La divina proporcion en la iglesia de Santa
Maria la Antigua

Se dice que los buenos modos constructivos desapare-
cieron en el Medievo y se recuperaron en el Renacimien-
to, pero lo cierto es que Madrid tiene una iglesia romanica
del siglo xmi con dimensiones aureas. Efectivamente, aun-
que se admita comunmente que las proporciones aureas se
utilizaron durante los periodos clasicos de Grecia y Roma,
y se recuperaron en el Renacimiento, hay monumentos
medievales que la incorporaron, como en la iglesia de
Santa Maria la Antigua donde la portada y la ventana
oriental son un ejemplo de las realizaciones artisticas del
romanico espafiol utilizando proporciones dureas. Ade-
més la planimetria de la iglesia, el trazado del retablo y

Proporciones de la portada meridional y de la ventana del abside




Retablo mayor

los cuadros de Maria Magdalena'y San Juan fueron crea-
dos de acuerdo a la misma armonia. Pero lo mas curioso
es que tanto el trazado, que parece ser de la época mas
antigua, como el abside y la portada de principios del xim
y el retablo del xvi lo tnico que tienen en comun son las
relaciones aureas.

Recordaremos de paso algunas caracteristicas de los
poligonos elementales como el tridngulo equilatero o el
cuadrado, que tienen los lados de la misma longitud y los
angulos iguales. Al poligono (rectangulo) formado por la
secuencia de dos cuadrados lo llamamos cuadrado largo,
donde la relacion entre la diagonal y el lado menor es la
raiz de cinco, relacionada con el nimero de oro, cuyo va-
lores 1,618.

Con la precisién que puede permitirse medir en cons-
trucciones de ladrillo visto, es decir, con saltos discretos,
podemos apreciar que los huecos de la iglesia estan mo-
dulados por la razén 4urea. Asi, en la portada meridional,
la distancia desde la moldura de nacela al suelo es la razéon
durea de la altura desde el vértice del arco central, del arco
polilobulado, el principal y el mas bello de la portada. La
misma relacion hemos podido constatar en el exterior de
la ventana del abside entre el arranque del arco y la altu-
ra total del arco timido. Sirvan estos dos ejemplos para
poner de manifiesto el cuidado que pusieron los maestros
medievales que trazaron y levantaron la iglesia. '

El retablo de Santa Maria la Antigua

Cuando estudié¢ la iglesia, hace unos diez afios, me
asombro el hecho de que en obras de diferentes épocas
utilizaran la misma armonia en una iglesia tan pequefia,
incluso hasta en el retablo. Efectivamente, aunque el reta-
blo de la iglesia no es romanico, quizas merezca la pena
que les cuente algunas cosas. Segun lo que he visto, este
tipo de retablos se remontan al menos hasta los tiempos
del bajo gotico, cuando este tipo de composiciones se pin-
taban directamente en los muros de las cabeceras de las
iglesias, y que luego fueron llevadas a los retablos por los
artifices llamados mazoneros, quienes con su mazo trans-
formaban la madera. Hay otro retablo de caracteristicas
similares en otra iglesia romanica madrilefia, en Olmeda
de las Fuentes.

El retablo esta dividido verticalmente en tres calles por
cuatro columnas, mas ancha la central que las laterales,
y horizontalmente se organiza en un estrecho zocalo, se-
guido de un amplio cuerpo, que se remata en un atico con
fronton curvo y espirales laterales. Esta estructura se cred
para mostrar siete iconografias: en el zocalo hay dos pin-
turas al 6leo sobre tela, a la izquierda un Nolli me tangere
y a la derecha la Cena en la casa de Simon el fariseo o
la conversion de Maria Magdalena, y el centro lo ocupa
una pintura al 6leo sobre tabla de San Juan Bautista en el

Madvid Histérico ‘) 55



desierto, que lleva en su parte inferior una cartela con el
nombre del donante y la fecha. El cuerpo central presenta
en las calles laterales dos cuadros con las imagenes de San
Isidro y su mujer Santa Maria de la Cabeza, enmarcando
la hornacina central para la talla titular de Santa Maria
la Antigua, donde vemos que se continia también insis-
tiendo en la relacion de esta iglesia de Carabanchel con
san Isidro. Remata el retablo el emblematico cuadro de la
Magdalena del atico. La iconografia del retablo resume
asi las dos advocaciones de la iglesia, la dedicacion me-
dieval a santa Maria Magdalena y la actual a santa Maria
la Antigua.

Las tres calles del cuerpo del retablo estan enmarcadas
por cuatro columnas de fuste estriado con capiteles corin-
tios y basas, transforméandose las columnas centrales en
pilastras sobre plinto para enmarcar la figura de la Magda-
lena en el atico. El retablo se remata por un frontén curvo
con pinadculos de bola en el atico, con espirales, y otro
pinaculo de bola en cada extremo, todo sobre un entabla-
mento decorado con una greca de filigranas foliares. Los
cuadros del zocalo estan enmarcados por cuatro casetones
adornados con motivos vegetales, que a su vez hacen de
soporte de las columnas del cuerpo central del retablo.

La hornacina de la Virgen se remata mediante un arco
de medio punto, que a través de una moldura apea sobre
jambas rectas con encasetonados. Sobre las pinturas de
San Isidro y Santa Maria de la Cabeza, hay sendos rec-
tangulos con decoracion de filigranas de relleno entre los
cuadros y el entablamento.

Pero para entender el retablo, nos detendremos descri-
biendo la sabiduria del trazado, la armonia de los elemen-
tos de fuerza y la belleza de sus composiciones artisticas.

La sabiduria del trazado

Pienso que este tipo de retablos fueron creados en la
Baja Edad Media, para integrar siete elementos decora-
tivos en la figura simbolica del septenario. El septenario
es la figura geométrica formada al juntar un triangulo con
un cuadrilatero. En el retablo esta figura se obtiene al unir
los centros geométricos de los cuadros del retablo, resul-
tando asi el septenario formado por un «cuadrado largo»
en la base, que se remata con un «tridngulo equildtero» o,
si se quiere, este septenario esta formado por dos figuras
importantes en el sentido simbolico y con armonia durea.
Efectivamente, la planta de muchas iglesias y catedrales
se enmarca en un cuadrado largo que simboliza el tem-
plo, pues es la union del cuadrado que representa la Tierra
y del cuadrado celestial. Asi este septenario simboliza el
poder ascensional que va desde el templo o el cuadrado
largo hacia Dios, representado aqui por el tridngulo equi-
latero o triangulo perfecto o Trinidad. También adquiere
una dimensién cosmogonica representando el universo, al
unir la tierra y el cielo, el cuadrado y el triangulo equila-
tero o, si se quiere, lo humano y lo divino, en consonancia
con el simbolismo asociado al siete.

Ademas observamos que el triangulo equilatero se
forma al unir los centros de tres cuadros: la Magdalena
del ético, San Isidro y Santa Maria de la Cabeza en el

56| Madrid Historico

cuerpo del retablo. Existe otro tridngulo que llamaremos
«triangulo de la Magdalena» formado al unir los centros
de los tres cuadros de las Magdalenas, pero este tridngulo
es isosceles y su geometria es diferente.

Por otra parte la combinacion del tridngulo equilatero
con el cuadrado largo armoniza las dos entidades diferen-
tes, que al combinar las razones ureas del cuadrado largo,
con el equilibrio y la estabilidad del triangulo equilatero
produce otra figura, un triangulo is6sceles que no es dureo
(asociado a la raiz de 5) ni estable (asociado a la raiz de
3), pero que al combinarse ambas raices y proporciones
se genera una armonia diferente y que, en definitiva, es
otra armonia, cuyas propiedades geométricas y los sim-
bolismos que lleva asociados afiaden a este trabajo unas
contribuciones peculiares e interesantes.

El cuadrado esta asociado a los cuatro elementos: tierra,
aire, agua y fuego, o a los cuatro puntos cardinales: norte,
sur, este y oeste, y estd en la base de la identificacion del
cuaternario con lo terrenal y la materia inanimada. Del
mismo modo la correspondencia del tridngulo equilatero
con el vértice hacia arriba, con los tres primeros niimeros
o la Divinidad (la Santisima Trinidad), lo trascendente.
Es decir, podemos ver como el tridngulo es el principio
creador mientras que el cuadrado es lo creado.

Hay que diferenciar aquellos retablos que solo sopor-
tan, por asi decirlo, una secuencia de cromos, de estos
que ademads estan elaborados con sabiduria, armonia y
maestria geométrica, donde los elementos iconograficos
se combinan con sabiduria, armonia y belleza.

= :
= s Ry o P e

El septenario es el nucleo del retablo, alrededor del cual gira toda la
composicion




La mazoneria o los elementos de fuerza

Una vez disefiado el retablo, la posicion de las pinturas
y de las esculturas, su altura y anchura, queda construir
el soporte que los aloja, es decir construir el retablo. Al-
gunos autores llaman mazoneria a la construccion de la
estructura y soporte de los retablos, que son verdaderas
obras de arquitectura realizadas en madera, donde reci-
be el nombre del mazo utilizado para tallar y esculpir la
madera.

La mazoneria es entonces el trazado de los elementos
estructurales o de fuerza del retablo, es decir, el posiciona-
miento y dimensionado de las columnas, la determinacion
de las cornisas, el dimensionado de los entablamentos, el
trazado de los frontones, pinaculos y espirales, de las pi-
lastras y cantoneras, en fin, es levantar todos los elemen-
tos del retablo o del templo de madera que acogera los
elementos iconograficos que se trazaron con anterioridad,
para conseguir una obra armonica y bella.

Recordemos que el tridngulo equilatero sobre el cua-
drado largo (septenario) es el corazon del trazado, y lo
serd por tanto de la obra mazonera, de forma que marca-
ra el ritmo, la distancia y posicion, tanto de los elemen-
tos verticales del retablo como las columnas, estipites,
pinaculos y encasetonados, como de los horizontales a
saber, los entablamentos y frontones. En efecto, los ejes
de las columnas interiores del retablo son la razon durea
de la mitad del lado mayor del cuadrado largo, o sea, la
razon aurea del lado menor del cuadrado largo o del lado
de cada uno de los cuadrados que lo componen. Y los
ejes de las columnas exteriores estdn en la posicion si-
métrica al de las columnas interiores, tomando como eje
de simetria los lados cortos del cuadrado largo. Asi mis-
mo, los cuatro casetones que separan las tres calles del
zo6calo tienen el mismo eje que las columnas anteriores,
al igual que las pilastras y los pinaculos terminados en
bola del atico, que enmarcan el cuadro de la Magdalena
y el entablamento del cuerpo del retablo. De la misma
forma, la altura del entablamento, frisos y la curvatura
del frontén se determinaron con circunferencias centra-
das en el centro de la hornacina de Nuestra Sefiora la
Antigua. Asi podriamos continuar con la geometria de
otros elementos del retablo.

AB=BC

CG'= CDIg

CE= CBlp.

Armonia en el Nolli me tangere

Belleza y simbolismo de las composiciones

A este capitulo corresponden los seis cuadros y la ta-
1la de la Virgen, es decir, los objetos para los que fue di-
seflado y construido el retablo o, lo que es lo mismo, la
iconografia distribuida en las tres calles de los cuerpos
retablisticos.

Estudiando la armonia y las proporciones de los cua-
dros de la Magdalena, los santos esposos madrilefios y el
Bautista, llegamos a la conclusion de que bajo la unidad
estilistica, subyace la mano de dos maestros: el que pinto
los grandes cuadros de San Isidro y Santa Maria de la Ca-
beza, y el que hizo el resto de las pinturas. El primero rea-
1iz¢ las pinturas devocionales de San Isidro y Santa Maria
de la Cabeza, mientras que el segundo pinté los cuadros
secundarios del retablo (los tres cuadros de la Magdalena
y el Bautista), que tenia un arte compositivo que sera ob-
jeto de nuestro estudio y consideracion.

El triangulo superior esta formado por el cuadro de
Santa Maria de la Cabeza andando sobre las aguas del
Jarama y mirando a san Isidro; el cuadro de San Isidro
le muestra durante su milagro mas conocido orando en
el campo, pero en su oracion dirige la mirada al tercer
cuadro de este triangulo, hacia la Magdalena del atico del
retablo, como depositaria de las esencias de Jesus.

Los personajes del cuadro Nolli me tangere, Jests y
Marfa Magdalena estan también inscritos en un cuadrado,
donde el grial situado entre ambos, marca la linea de divi-
sion aurea de dicho cuadrado, estando asi el Cristo resuci-
tado dentro de un rectangulo aureo (donde la relacion de
sus lados es el cuadrado del numero de oro), y la Magda-
lena encerrada en otro cuadrado mas pequefio, cuyo lado
es la seccion aurea del cuadrado anterior.

Los personajes del cuadro de la Cena en la casa de
Simon el fariseo o la conversion de Maria Magdalena, se
encierran en un rectangulo aureo, donde también la posi-
cién del grial marca su divisién durea, en otros tres rec-
tangulos, que clasifican a los personajes de acuerdo con
su naturaleza. El mismo criterio compositivo se siguié
también en el cuadro del atico donde Maria Magdalena se
encierra en otro rectangulo aureo.

El triangulo de la Magdalena lo forman tres cuadros: la
Cena en la casa de Simon el fariseo, que fue la admision
de la Magdalena al circulo intimo de Jesus, al circulo de

BC=AB/¢ DG=DClp AE=AD/¢

Armonia en La conversion de Maria Magdalena. La Magdalena tam-
bién se encierra en otro rectangulo dureo.

Madrid Histérico | 57



EC=DCl¢

EG=ED/¢

G Elpc=palp

sus discipulos; el Nolli me tangere, donde se reconoce a
la Magdalena como el discipulo més preciado, ya que fue
a ella a quien primero se aparecid Jesus después de resu-
citado y le encomend¢ la tarea de divulgar su resurrec-
cion; y el cuadro del atico que representa a la Magdalena
como la depositaria del legado de Jesus, con el grial, las
escrituras... que marcan también las divisiones dureas en
la composicién.

La quinta columna

La quinta columna esta formada por las imagenes de la
calle central: el Bautista, la Virgen y la Magdalena, es la
columna mas importante, la simbdlica, o la quinta esen-
cia. Su simbolismo se relaciona con las edades de Cristo
y del cristianismo. Se construyd sobre las antiguas escri-
turas simbolizadas por el precursor san Juan, que con su
brazo y mano derecha le anuncia, estando con el pecho
descubierto y los pies descalzos. En el tramo central, la
Virgen con Nifio, simboliza a Cristo, como Dios encarna-
do y nacido de mujer. En la ctspide de la quinta columna
simbolica se sitia la Magdalena.

Las figuras de Juan el Bautista en el zécalo y la de la
Magdalena en el atico son las Uinicas inscritas en un rec-

-

&

Ermita de Nuestra Sefiora de la Antigua, acuarela de Juan Mieg (1820)

58| Madyrid Historico

Armonia en la Magdalena y en san Juan Bautista

tangulo dureo. Este hecho no es ni casualidad, ni coin-
cidencia, responde al deseo de resaltar su belleza sobre
los demas. La Magdalena fue la titular de la iglesia y del
retablo.

En la franja inferior del cuadro de San Juan Bautista en
el desierto se identifican la datacidn y el mecenas, con la
estela que dice: «Juan Bautista Montero a su devocion ico
dorar el retablo y pintar los Cuadros de el, afio 1656». En
el cuadro del Bautista en el desierto, el personaje aparece
encerrado en un rectangulo aureo. El segundo maestro en-
cerrd sus composiciones en cuadrados o rectangulos sobre
los que aplico las relaciones clésicas de belleza.

La tunica pintura sobre madera es San Juan Bautista
en el desierto, acompaiiado de sus simbolos: el cordero
y la cruz con bandera que anuncia al que vendrd en un
formato de vara. Los varones del retablo el Bautista y san
Isidro llevan la vara. Juan el Bautista aparece en un es-
corzo complicado que sitia en su lado izquierdo sus sim-
bolos: la cruz del predecesor y el cordero, como si estos
simbolos quisieran dejarse a un lado para resaltar otros
elementos de la composicion. En el desierto cubierto de
frondosos arboles que le proporcionan nutridas sombras
y rincones de placentero descanso, el viento le mueve el
manto en el mismo sentido que al de la Magdalena del
atico, dejando al descubierto el hombro y pecho derechos,
los pies descalzos y las pantorrillas al desnudo, en un si-
mil con el Cristo resucitado.

Todas estas relaciones aureas, tan frecuentes en estos
cuatro cuadros secundarios, no las encontramos en los dos
cuadros de mayor tamafio y que ocupan el cuerpo princi-
pal del retablo, los de San Isidro y Santa Maria de la Ca-
beza, aunque ambos pintores pertenecian a la misma es-
cuela, que algunos relacionan con el taller de Francisco de
Ricci. Presumiblemente el pintor méas importante realizod
los cuadros del cuerpo central, dejando los otros cuatro
cuadros periféricos a un artista mas secundario. ®

F. J. Ignacio Lépez de Silanes Valgafion es autor de
El romanico en Madrid (La Libreria, 2014) y de Rutas
romanicas en La Rioja (Encuentro, 2000).




